

## Броннага Слобода

ЖУРНАЛ ХРАМА СВ. АП. Н СВ. НОАННА БОГОСЛОВА НА БРОННОЙ

### № 44 октябрь 2018

Православное единство под угрозой: Патриарх Варфоломей открыто провоцирует раскол

Учёный апостол Севера: свт. Иннокентий

Святой Иоанн Богослов – апостол всепобеждающей любви

Московские святители как столпы православия

Праведность, а не военные победы — из истории прославления праведного Федора Ушакова



#### От редакции

Читайте в этом номере:

На страницах нашего журнала вы найдете статьи, посвященные церковным праздникам месяца, истории Церкви, актуальным вопросам церковной жизни. В номерах публикуются периодические рубрики: «Церковь сегодня», «Записки путешественника», «Страничка библиотекаря», «Актуальное интервью», а также оригинальные рецепты к православному столу от повара храма. В наших ежемесячных выпусках мы стараемся осветить главные общецерковные и приходские новости, рассказываем о прошедших мероприятиях и публикуем анонсы на ближайший месяц.

Всех желающих поучаствовать в выпуске следующих номеров (стать авторами и пр.) просим направлять свои предложения и пожелания на электронный адрес priere@yandex.ru или звонить по телефону: 8 (906) 083-76-36 (Анастасия Валерьевна Пискунова).

Просим не выбрасывать и не использовать для хозяйственных нужд старые, ненужные или испорченные номера, а по возможности сжечь или принести в храм.

#### Церковь сегодня. Православное единство под угрозой: Патри-Церковный календарь на октябрь. Учёный апостол Севера: свт. Иннокентий (Вениаминов)......9 Святой Иоанн Богослов – апостол всепобеждающей любви....14 Перенесение из Мальты в Гатчину части древа Животворящего Креста Господня, Филермской иконы Божией Матери и десницы Иоанна Предтечи......24 Умное чтение. Праведность, а не военные победы — из истории прославления праведного Федора Ушакова......28 Записки путешественника. Усадьба Авчурино — литературная Колонка прихожан. Св. Вера, Надежда, Любовь и мать их София...36 Прошедшие мероприятия на приходе......37 Анонс мероприятий на окябрь......44 Расписание занятий Библейского кружка......47

Расписание богослужений на октябрь......48

#### Церковь сегодня



Православное единство под угрозой: Патриарх Варфоломей открыто провоцирует раскол

За прошедший месяц важнейшим событием в жизни Церкви, затмившим собой все остальные, стало

обострение отношений с Константинопольским Патриархатом, которое произошло из-за безответственных и откровенно враждебных шагов Патриарха Константинопольского Варфоломея.

7 сентября, всего через неделю после встречи Святейшего Патриарха Кирилла с Предстоятелем Константинопольской Православной Церкви, стало известно, что на Украину направлены «экзархи» Патриарха Варфоломея — по сути, его полномочные представители, основной задачей которых, по их собственному признанию, является подготовка почвы для «предоставления автокефалии», т.е. самостоятельности, некой «украинской церкви».

Проблема в том, что на Украине есть всего лишь одна каноническая Православная Церковь — Московского Патриархата, и возглавляет ее Блаженнейший митрополит Онуфрий. И как раз эта Церковь никакой автокефалии у Патриарха Варфоломея не просила — да и не могла просить, потому что по церковным канонам автокефалию может предоставить лишь Мать-Церковь, а в данном случае ей является не Константинопольская, а Русская Православная Церковь.

Зато на Украине есть две крупные неканонические «церкви»: т.н. «Киевского патриархата» во главе с самозванным «патриархом Филаретом», преданным анафеме, и «Украинская автокефальная», возглавляемая «митрополитом Макарием». По всей видимости, именно эти раскольники и станут тем материалом, из которого Константинопольский Патриархат собирается лепить свою «автокефальную украинскую церковь».

Трагизм ситуации заключается в том, что направление двух епископском одной Церкви «экзархов» сане ИЗ (Константинопольской) на каноническую территорию другой, всеми признанной Украинской, является грубейшим нарушением 2-го правила Второго Вселенского канонов, именно (Константинопольского) Собора: «Не будучи приглашенными, епископы да не переходят за пределы своей области».

Разумеется, Фанару (квартал в Стамбуле, где находится резиденция Константинопольского Патриарха) все эти нормы межправославных отношений прекрасно известны. Но вот уже почти сто лет умами Патриархов бывшего Константинополя владеет одна чрезвычайно опасная для вселенского православия идея – о главенстве Константинополя над всеми остальными Православными Церквами. В частности, отсюда вытекает и тот вывод, что определение границ других Церквей, дарование им автокефалии, а тем более уж направление своих «экзархов» на каноническую территорию - неотъемлемое Константинопольских Патриархов. Не вдаваясь подробно истории грубого изучение ЭТОГО экклезиологического мифотворчества, скажем лишь, что на практике оно означает зарождение новой, восточной версии папизма, - еретического учения, проповедь которого со стороны римских пап стала одной из важнейших причин разрыва Православного мира с Римом, окончательно оформившегося в 1054 г. Разумеется, Русская Церковь, на которой, как на крупнейшей из современных

Православных Церквей лежит особая ответственность, этого лжеучения признать никак не может. Поэтому засылка «экзархов» была воспринята в Русской Церкви со всей надлежащей серьезностью.

## Историческая справка: почему для Киевской митрополии «Матерью» является Русская Православная Церковь

После разорения Киева татаро-монголами в 1240 г. Киевский митрополит Максим перенес свою резиденцию во Владимир-на-Клязьме (1299 г.); в 1325 г. местопребыванием Киевских митрополитов стала Москва.

Последним греческим митрополитом из Константинополя, возглавлявшим Киевскую митрополию, был Исидор (1437—1441). представителем Русской Церкви Будучи на Флорентийском Соборе, он в 1439 подписал г. признававшую все католические новшества правомочными. Унии придерживались императора двор и Константинопольский. Только на Константинопольском соборе 1484 года Уния была осуждена.

По приказу великого князя Василия II Тёмного принявший Унию митрополит Исидор был взят под стражу, русский народ подписании Унии с негодованием, воспринял известие авторитет Константинополя как хранителя чистоты веры был Собор 1441 г. подорван безвозвратно. в Москве митрополита Исидора и отверг Унию. Московский Собор 1448 г., созванный великим князем Василием, самостоятельно, без запроса в Константинополь с его униатским Патриархом, поставил на Русскую митрополию епископа Рязанского Иону с титулом «Митрополит Киевский и всея Руси».

15 декабря 1448 года Русская церковь с центром в Москве становится де-факто автокефальной.

В 1458 г., когда Киев и другие русские земли оказались захвачены польско-литовским государством, король Казимир IV под давлением римского папы поставил во главе русских епархий униатского митрополита Григория. Тот в 1470 г. оставил униатство и был принят в общение Константинопольским Патриархом. С тех пор киевская митрополия была частью Константинопольского Патриархата — по причинам, как это хорошо видно, чисто политическим.

Переподчинение киевской митрополии Русской Церкви произошло в ноябре 1685 г.: в 1686 г. Константинопольский Патриарх Дионисий с согласия других Восточных Патриархов, утвердил постановление митрополита Гедеона Четвертинского во главе Киевской митрополии, присоединённой к Московскому Патриархату.

Киевская кафедра была признана первенствующей в России. Вскоре, в 1688 г., киевский митрополит потерял титул митрополита «всея Руси». В синодальный период Киевские митрополиты потеряли свой статус и престиж, превратившись в рядовых епархиальных архиереев с сохранением митрополичьего титула.

Таким образом, в 1685 г. Киевская митрополия на твердых канонических основаниях стала частью Русской Православной Церкви и является ей по сей день.

14 сентября 2018 г., в день, когда стало известно о прибытии «экзархов», было созвано особое, внеочередное заседание Священного Синода Русской Церкви, на котором были приняты следующие решения:

«1. Приостановить молитвенное поминовение Патриарха Константинопольского Варфоломея за богослужением.

- 2. Приостановить сослужение с иерархами Константинопольского Патриархата.
- 3. Приостановить участие Русской Православной Церкви во всех Епископских собраниях, богословских диалогах, многосторонних комиссиях и других структурах, в которых председательствуют или сопредседательствуют представители Константинопольского Патриархата.
- 4. Принять заявление Священного Синода в связи с антиканоническими действиями Константинопольского Патриархата в Украине».

Для простых мирян эти меры не означают запрета на участие в Таинствах, совершаемых Константипольского В церквах Патриархата, которые, к слову, раскиданы по всему миру, от Прибалтики до США. Само это приостановление поминовения и сослужения является временной мерой, и может быть как отменено в случае возвращения межцерковных отношений к каноническим углублено так И вплоть ДО полного евхаристического общения на всех уровнях, что, вероятнее всего, произойдет, если Патриарх Варфоломей продолжит упорствовать в своих попытках создания церковных структур там, где ему этого делать не позволено.

25 сентября 2018 г. Украинская Православная Московского Патриархата, самоуправляемая, автономная обладающая широчайшими полномочиями, созвала собственный Священный Синод, который подтвердил решения Синода Русской Православной Церкви в отношении прекращения сослужения с Константинопольского Патриархата, также его «экзархи» архиепископ Памфилийский ЧТО Даниил и епископ Эдмонтонский Иларион должны покинуть каноническую территорию Украинской Православной Церкви.

Кроме того, направление «экзархов» было признано «грубым вмешательством во внутренние дела Украинской Православной Церкви и нарушением ее канонической территории», а их действия — «антиканоническими и нарушающими межконфессиональный мир в Украине». Патриарху Варфоломею был адресован призыв Священного Синода Украинской Православной Церкви «прекратить вмешательство» в ее внутренние дела.

На настоящий момент Константинопольский Патриархат не проявил никаких признаков сожаления о своем решении. Напротив, Патриарх Варфоломей подтвердил свои намерения, заявив, что «настал черед Украины получить статус автокефалии», который предоставит ей именно он «несмотря на реакцию».

Таким образом, с сожалением приходится констатировать, что самый неблагоприятный прогноз — создание «автокефалии» и неизбежный в такой ситуации разрыв — становится весьма вероятен. Однако одно дело — политические игры и планы политизированных деятелей, и другое — Промысл Божий, который действует совершенно независимо от людских страстей, и подчас — довольно неожиданно для нас. Поэтому мы лишь можем усилить свои молитвы о единстве Православия и о прекращении междуусобной брани на земле братской Украины, и Господь, если на то будет Его воля, исполнит наши просьбы.

Редакция журнала «Бронная слобода»

#### Церковный календарь на октябрь



#### Учёный апостол Севера: свт. Иннокентий (Вениаминов)

6 октября — день памяти святого

Среди святых, прославленных Церковью, были люди различного душевного склада и разных способностей. Их жизненный путь

также не был одинаков. Кто-то уходил

от мира в леса и пещеры, предавался незримому для людей подвигу. Другие стяжали святость, пребывая на государственном или общественном поприще, как, например, император Константин, Александр Невский или Фёдор Ушаков. А о святителе Иннокентии (Вениаминове) можно сказать, что он совместил два великих служения: апостольское просвещение северных народов и развитие науки, а именно: сохранение знаний о культуре и жизни людей Сибири и Аляски.

Будущий свт. Иннокентий, а тогда еще Ваня Попов, появился на свет в 1797 году, в семье пономаря церкви села Ангинское Иркутской губернии. Мальчик быстро овладел грамотой, в семь лет уже читал Апостол на литургии, а в девять поступил в Иркутскую духовную семинарию. Учился Иван хорошо, а кроме того, оказался способным механиком: сам выпилил шестерёнки для башенных часов, а дома даже смастерил особые водяные часы. В семинарии было несколько учеников с фамилией Попов, поэтому Иван получил от ректора новую — Вениаминов, в честь недавно скончавшегося епископа Иркутского Вениамина.

Жизнь шла обычным чередом — женитьба, рукоположение в диакона, затем — в священника... В 1823 году пришёл в Иркутск указ Священного Синода о необходимости отправить одного из священников на Алеутские острова, протянувшиеся дугой между Камчаткой и Аляской. Торговец-алеут Иван Крюков, оказавшийся по делам в Иркутске, побуждал отца Иоанна ехать на этот край света.

И отец Иоанн согласился. Получив благословение епископа, со всей своей семьёй он выехал на Уналашку – один из островов Алеутского архипелага.

Русские люди появились на северо-американских землях ещё в XVIII веке, тогда же начали принимать православие туземцы — эскимосы и алеуты. Прибыв на Уналашку, отец Иоанн отслужил литургию и молебен в уже стоявшей на острове часовне. Священнику с семейством пришлось поселиться поначалу в алеутской землянке, но вскоре он сам построил бревенчатый дом. Впоследствии миссионер обучил алеутов плотницкому делу, и вместе они построили церковь.

#### На страже алеутской культуры

Несмотря на бывшие столкновения с русскими промышленниками, туземцы тянулись к русской культуре и православию; иной раз им в этом помогало чудо. На острове Акун отец Иоанн столкнулся со странным случаем. Когда он подплывал к острову, всё население вышло его встречать. Выяснилось, что прибытие священника им предсказал алеут Иван Смиренников, которого называли «шаманом». Иван шаманом себя не считал. По его словам, уже тридцать лет, со времени крещения, ему почти каждый день являлись два белых духа, учили молитве и христианской вере. Отец Иоанн после размышлений склонился к мысли, что эти духи – ангелы Божьи. Несмотря на прямое предложение Смиренникова, он с ними не встретился; а к следующему приезду миссионера старик скончался.

Отец Иоанн много путешествовал по островам, при этом находясь в самых тяжёлых условиях. Он восхищался терпением и мастерством алеутов, живших в таком суровом краю, и высоко оценивал их достижения. «Все изделия алеутские, как, например, промысловые орудия и байдарки, так и национальная их одежда — писал священник — доведены, можно сказать, до невозможного совершенства в своём роде». Конечно, приходилось отцу Иоанну наблюдать и тёмную сторону жизни туземцев — блуд, пьянство, междоусобные войны. Всё это приходилось терпеливо преодолевать. Для просвещения пасомых священник написал небольшую книжку — «Указание пути в Царство Небесное», в которой кратко и ясно рассказал о цели христианской жизни.

Обучая туземцев сельскому хозяйству и строительству, отец Иоанн не стремился их «русифицировать», но, напротив, развивал их собственную культуру. Он составил алфавит для алеутского языка, перевёл Евангелие, катехизис и богослужебные тексты. Интересно, что, переводя на алеутский молитву «Отче наш», отец Иоанн на месте слова «хлеб» поставил слово «рыба». Обращаясь к самому распространённому на островах, в отличие от недавно завезённого хлеба, продукту питания, миссионер сохранил смысл молитвы и сделал его понятным для христиан-аборигенов.

Культура и жизнь туземцев, их происхождение, природные условия островов — отца Иоанна интересовало буквально всё. Он составил «Грамматику алеутского языка» и приложил к ней древние алеутские песни. Вениаминов наблюдал за морскими котиками и разработал таблицу их размножения, пользуясь которой, охотники могли добывать этого зверя без угрозы исчезновения вида. Для Этнографического музея Вениаминов собрал коллекцию памятников алеутской культуры. А в 1840 году в Петербурге были опубли-

кованы «Записки об островах Уналашкинского отдела» – труд, вобравший в себя массу собранных миссионером материалов.

#### Епископское служение

В 1840 году жена отца Иоанна умерла. Сам он в это время находился по делам в Москве. Свт. Филарет убеждал вдовца принять монашество, что вскорости и совершилось. В постриге Вениаминов пожелал принять имя Иннокентий — в честь свт. Иннокентия, первого епископа Иркутского. Немедленно после этого Иннокентия возвели в сан епископа Камчатского, Курильского и Алеутского. Уже в епископском сане свт. Иннокентий ездил по огромной территории — Якутии, Камчатке, Чукотке, Аляске, ставил дело перевода Евангелия на якутский и тувинский языки. Епископ активно помогал развитию хозяйства в далёких краях и даже стал одним из инициаторов закладки города Благовещенска на Амуре.

Жизненный путь свт. Иннокентия пересёкся с другим великим русским миссионером — свт. Николаем Японским. Они встретились в 1860 году в Николаевске-на-Амуре, который незадолго до того стал центром епархии свт. Иннокентия. Почти год молодой иеромонах Николай прожил рядом с прославленным епископом, и тот старался передать ему свой опыт. Свт. Иннокентий учил не только проповедовать, но и помогать пастве в житейских нуждах. Он даже сам выкроил для о. Николая новую бархатную рясу, чтобы он произвёл доброе впечатление на японцев. Впоследствии свт. Николай во многом повторил путь свт. Иннокентия — как и наставник, он с вниманием и уважением относился к инородческой пастве, её культуре, также занимался переводом Библии и богослужения.

В 1868 году в Благовещенск пришло письмо, сообщившее, что епископ Иннокентий назначен на московскую кафедру. Начался последний, одиннадцатилетний период жизни святителя. Став Московским митрополитом, Владыка Иннокентий помогал нуж-

дающимся, разрешал споры, объезжал храмы и монастыри. Не забывая о своих апостольских трудах, он создал Православное Миссионерское Общество и стал его председателем.

Но сил у свт. Иннокентия оставалось всё меньше. Он болел, к концу жизни ослеп. Кончина наступила в Великую Субботу, 31 марта 1879 года. Погребли святителя в церкви св. Филарета Милостивого Троице-Сергиевой Лавры, рядом со свт. Филаретом (Дроздовым).

В 1977 году свт. Иннокентий был прославлен Русской Церковью и одновременно — Православной Церковью в Америке. Мощи святителя почивают в Успенском соборе Троице-Сергиевой Лавры. Память апостола Сибири и Америки совершается в день преставления, 13 апреля (31 марта ст.ст.), и в день церковного прославления — 6 октября (23 сентября ст.ст.). Также он входит в целый ряд соборов святых — Петербургских, Радонежских, Сибирских, Американских и в собор Московских святителей

Игумнов Д. А. (историк, аспирант ИФ МГУ, библиотекарь храма)



#### Святой Иоанн Богослов – апостол всепобеждающей любви

#### 9 октября — день памяти святого

Апостола и евангелиста Иоанна Богослова часто называют «апостолом любви». Этот эпитет так сросся с юным учеником Спасителя, что сейчас уже мало кто задумывается, что это значит и почему Православная Церковь его так именует. Кто-то называет день его памяти «православным вариантом

дня святого Валентина», а кто-то оде-

вается в одежду красно-розовых тонов как некий символ любви...Но что же на самом деле скрывается за словосочетанием «апостол любви» : просто красивая метафора, покровительство влюбленным, характеристика личности самого апостола или чтото иное?

Одна из отличительных особенностей трудов Иоанна Богослова – раскрытие христианского учения о двух основных заповедях Закона Божия – о любви к Богу и о любви к ближнему. Действительно, один из главных вопросов для их автора – что такое любовь и почему она является залогом нашего спасения.

Темы любви касались многие апостолы. Так, апостол Павел говорил: «ныне пребывают вера, надежда, любовь; но любовь из них больше» (1Кор. 13:13). Но почему именно она больше и главнее всех? Ответ мы находим в проповеди да и в самой жизни юного ученика Спасителя апостола Иоанна Богослова.

Любовь в Евангелии и трех Посланиях апостола Иоанна – это, в первую очередь, отношения между Богом и человеком. Да, любовь начинается с Божественной любви к человеку, выраженная в земном служении, то есть жертве Спасителя и Его крестной смерти за грехи рода нашего: «любовь Божия к нам открылась в том, что Бог послал в мир Единородного Сына Своего, чтобы мы получили жизнь через Него. «В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление за грехи наши» (1Ин. 4: 9-10). В евангельском повествовании апостол Иоанн Богослов недаром обращает наше внимание на те моменты земного служения Спасителя, которые ярче всего отражают Его любовь к человеку. Для чего Он, будучи Богом, сошел с небес на землю? Почему Он, будучи безгрешным, подвергался страданиям и издевательствам? Наконец, почему Он так долго терпит наши беззакония и принимает каждого, кто кается в своих грехах? Ответ один – из любви к нам, ибо «Бог есть любовь» (1Ин. 4: 8).

Итак, мы познали любовь через Бога, Который положил за нас Свою душу, «мы познали любовь, которую имеет к нам Бог, и уверовали в нее. Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем» (1 Ин. 4:16). Мы, как дети своего Небесного Отца, так же должны Его любить. И наша любовь в первую очередь должна состоять не в чувственных и эмоциональных переживаниях. Любовь к Богу должна заключаться в том, «чтобы мы поступали по заповедям Его. Это та заповедь, которую вы слышали от начала, чтобы поступали по ней» (2Ин.4:16-18). Во всякой добродетели есть свои примеры и образцы, которым мы должны следовать и к которым должны стремиться. Как мы знаем, в «любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение», а боящийся несовершенен в любви (1Ин.4:18). Так вот этого совершенства в любви, доступной человеку, как раз и достиг сам апостол Иоанн Богослов. Его любовь к Богу была настолько велика, что он один из всех учеников не побоялся смерти и неотлучно вместе с Пресвятой Богородицей был со Христом до конца.

А что же делать нам? Как понять, что мы идем верной дорогой, а не прельщаемся? Вернейшим критерием истинности чувства любви к Богу является любовь к ближнему: «кто говорит: "я люблю Бога", а брата своего ненавидит, тот лжец: ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит? И мы имеем от Него такую заповедь, чтобы любящий Бога любил и брата своего» (1 Ин. 4:20).

Таким образом, заповедь о любви к Богу идет тесно и неразрывно с другой — о любви к ближнему. Причем здесь любовь к ближнему? Если Господь так возлюбил людей, что отдал Сына Своего за нас, то как же мы, «купленные дорогой ценой» (1 Кор. 7:23), можем не любить друг друга? Поэтому Спаситель выделяет вторую заповедь, неотделимую от первой: «заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Ин. 13:34-35).

Любовь к ближнему оказывается на деле одним из самых тяжелых и непреодолимых испытаний почти для всех нас. Часто мы даже потерпеть не можем ближнего, что уж там говорить о жертвенности по отношению к нему. Мы можем часами стоять на коленях, поститься до изнеможения, превратить всю жизнь в одно большое паломничество, постоянно окроплять себя святой водой, а на деле также далеко отстоять от Бога, осуждая и не терпя ближнего нашего. Сколько православных могут похвастаться знанием Священного Писания и толкованиями на него Святых Отцов Церкви, однако не все из них укоренились в исполнении заповеди Спасителя о любви к ближнему.

Поэтому святой Иоанн Богослов и призывает нас: «Дети мои! станем любить не словом или языком, но делом и истиною» (1 Ин. 3:16-18).

Итак, апостол Иоанн Богослов не является покровителем влюбленных и день его памяти не может считаться православным аналогом Дня святого Валентина. Нет! Он — истинный апостол любви, то есть посланник, возвещающий бескрайнюю любовь Бога к людям, всемогущую и спасительную силу любви к ближнему, ибо любовь есть источник жизни и совокупность всех добродетелей. И посему она выше всех других добродетелей.

Пискунова А. В. (историк, аспирант ИФ МГУ, молодежный работник храма)



#### Московские святители как столпы православия

18 октября — день памяти святых

Увы, от ереси не была застрахована ни одна Церковь, в том числе и Русская Православная Церковь. Ей также приходилось непрестанно стоять на страже чистоты православного вероучения, выявляя и борясь с ересями. На протяжении долгого времени на Руси одними из таких столпов и хранителями православной веры

были Московские святители, митрополиты земли Русской.

Традиционно столпами Церкви называют 7 Вселенских Соборов, в период которых произошло становление Церкви, её догматов и определение основ христианского вероучения. Это было тяжелым и в то же время очень важным периодом, когда враг рода Человеческого проверял Церковь «на прочность», изнутри колебля ее ересями и расколами. Именно Вселенские соборы и явились каждый в свое время теми столпами, прочно поддерживающими фундамент нашей Матери Церкви. Впоследствии каждая дочь, Поместная Православная Церковь, в период своего становления и взросления также подвергалась подобным искушениям и нападкам, ибо враг не дремлет. Но Господь, словами пророка Исаии, как любящий муж не лишает жену попечения и заботы: «Не бойся, ибо не будешь постыжена; не смущайся, ибо не будешь в поругании: ты забудешь посрамление юности твоей и не будешь более вспоминать о бесславии вдовства твоего. Ибо твой Творец есть супруг твой; Господь Саваоф — имя Его; и Искупитель твой — Святый Израилев: Богом всей земли назовется Он» (Ис. 54:4-5). Так Господь посылал в тяжелые годины Русской Церкви столпов православия, среди которых особое место занимают Московские святители. Они также вставали против еретических учений и любых попыток подменить православное вероучение...Они также порой шли в одиночку против целого отряда еритиков...Они также, порой ценною своей жизни, обличали царскую власть, когда та проповедовала откровенную ересь...

У нас как-то сложился стереотип, что Церковь всегда была опорой самодержавной власти и часто даже становилось орудием в руках царя. Однако, образ Московский святителей как раз разбивает этот миф. Здесь можно привести цитату из книги преподобного Иосифа Волоцкого «Просветитель», которой с полным правом можно и нужно отнести ко всем Московским святителям:

«Если же некий царь царствует над людьми, но над ним самим царствуют скверные страсти и грехи: сребролюбие и гнев, лукавство и неправда, гордость и ярость, злее же всего — неверие и хула, — такой царь не Божий слуга, но дьяволов, и не царь, но мучитель... И ты не слушай царя или князя, склоняющего тебя к нечестию или лукавству, даже если он будет мучить тебя или угрожать смертью. Этому учат нас пророки, апостолы и все мученики, убиенные нечестивыми царями, но не покорившиеся их повелению». 1

Критики удивляются этим словам, так как привыкли видеть в Иосифе «идеолога царской власти» (за что его и критикуют). А ведь удивительного тут ничего нет. Собственно, здесь Иосиф Волоцкий выступает как последовательный «инквизитор», который указывает на нехристианские (или еретические) действия и слова, даже если они совершаются царем, или другим правителем.

-

<sup>1</sup> Иосиф Волоцкий. Просветитель. Слово седьмое.

Именно на этом пассаже творения преподобного Иосифа мы и остановимся в нашей статье и рассмотрим его через призму деятельности Московских святителей, не боявшихся выступить против «заблуждавшегося» правителя ради сохранения крепкости православной веры.

Первым московским святителем является Петр митрополит Киевский (1305-1326). Его деятельность приходится на тяжелый период междоусобиц и монголо-татарского ига. В 1311 году он смог, угрожая анафемой, остановить одну усобицу, когда войска тверского князя шли на Нижний Новгород. Надо отметить, что Тверской князь тогда был самым влиятельным, и данное действие могло дорого обойтись. Вскоре в результате доноса тверского епископа в Константинополь, над митрополитом Петром произошел суд, который, к счастью митрополита, Петра оправдал.

Конфликтовать с властными людьми приходилось и другому московскому святителю — митрополиту Алексею (1354-1378). Правда, при этом, ему не всегда надо было уличать их в нарушении православных канонов. Дело в том, что значительная часть его паствы подчинялась литовскому князю Ольгерду, который до конца жизни оставался язычником (и только на смертном одре, возможно, крестился). В какой-то момент Алексей даже оказался в тюрьме, когда прибыл к своей пастве в Киев, которым владел Ольгерд. Но с Божьей помощью митрополиту удалось бежать. Кроме того, ему приходилось объявлять анафемы, когда русские князья забывали об обязательствах перед православным Великим князем Владимирским и переходили на сторону литовского князя-язычника.

А вот митрополит Иона (1448-1461) выступал против царя. Уже само его избрание было связанно с противостоянием царю, а именно византийскому царю Иоанну VIII Палеологу. Дело в том, что царь, боясь турок, потребовал от епископов подписания унии с

католиками, от которых рассчитывал получить помощь. Выполняя его волю, возглавлявший Русскую Церковь митрополит Исидор подписал унию во Флоренции в 1439 году. Но в Московском княжестве унию не приняли. Исидор был изгнан, а митрополитом стал Иона. С его избрания собором русских епископов начинается история автокефалии (независимости) Русской Церкви. Русь порвала с Константинополем, который на какое-то время подчинился Папе Римскому.



Но здесь, конечно, можно заметить, что русские епископы не противостояли непосредственному своему правителю - великому князю Московскому Василию II. А противостоять далекому византийскому царю не так опасно. Но были случаи и конфликтов святителей с русскими правителями. Один из самых известных примеров - конфликт митрополита Филиппа и царя Ивана IV. Митрополит Филипп (1566-1568) прямо гово-

рил царю, что тот поступает не так, как должен поступать православный царь. Когда Иван Грозный пришел на службу в одеянии опричника, Филипп отказался благословить его со словами «В этой одежде странной я не узнаю царя православного, не узнаю его и в делах царства». За свои обличения митрополит был низложен, а позже убит. Долг инквизитора (да и простого христианина) может быть связан с риском для жизни. Псевдохристиане могут оказаться очень влиятельны.

Но вообще, если в православной стране правитель не православный, он может власть и потерять, причем вместе с головой. Именно подозрения в католической ереси стали одной из причин падения Лжедмитрия І. Многие подозревали в нем католика, а насчет его жены Марины Мнишек и сомнений почти не было. Это была единственная католичка на московском троне. Но была она на нем недолго. При этом интересно, что, когда Лжедмитрий только вошел в Москву, лишь один человек посмел его назвать самозванцем. Это был еще один московский святитель, первый московский патриарх Иов (1589-1605). Он не смалодушничал и прямо сказал Лжедмитрию, что о нем думает, за что лишился престола и был сослан в Старицкий Успенский монастырь.



Это было тяжелое время русской Смуты. И с этим периодом связана деятельность еще одного московского святителя — патриарха Гермогена (1606-1612). Он известен тем, что отказался признавать власть опьского королевича

польского королевича

Владислава. А не сделал он это, потому что Владислав не выполнял обещание стать православным. Гермоген твердо стоял на позиции, что московским царем должен быть православный человек. И говорил он это, когда в Москве стоял польский гарнизон, который пытался всеми возможными способами убедить его поменять мнение. Кроме того его убеждали бояре, которые формально оставались православными, но готовы были ряди сиюминутных выгод подчиниться католическому правителю. Но Гермоген остался

непреклонен, за что поплатился жизнью — его уморили голодом. Однако, его смерть не была напрасной, так как во многом именно благодаря ему было созвано Второе Ополчение под руководством Кузьмы Минина и Дмитрия Пожарского, которое и изгнало польский гарнизон из Москвы.

Также можно вспомнить Патриарха Тихона, с его анафемой на большевиков и последующими страданиями, но, справедливости ради, надо признать, большевики и не называли себя православными поэтому и отлучение от Церкви для них ничего не значило.

Другим святителям тоже приходилось решать проблемы. связанные с ересями. Так митрополит Макарий и Филарет (Дроздов), подобно Иосифу Волцкому вошли в историю как борцы за просвещение православного народа (Макария даже называли «иосифлянином»). Но надо признать, это не было связанно с таким риском для жизни, как у вышеперечисленных.

Итак, Московские Святители (подобно отцам Вселенских соборов) часто были вынуждены были выступать в роли обличителей еретиков, то есть тех, кто искажал православное учение. При этом они ни не прославились массовыми казнями еретиков, пытками или другими массовыми репрессиями. Порой они сами становились жертвами репрессий. Их долг (обличать неправду) был связан с риском для их земной жизни. Но для святителей гораздо важней была жизнь вечная, ибо «какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?» (Мф 16:26).

Кизим А. В. (историк, выпускник ИФ ПСТГУ)

# Перенесение из Мальты в Гатчину части древа Животворящего Креста Господня, Филермской иконы Божией Матери и десницы Иоанна Предтечи.

#### 25 октября — день воспоминания праздника

Среди многочисленных праздников и дней памяти святых в календаре Русской Церкви есть день воспоминания принесения в Россию общехристианских святынь, находившихся во владении католического ордена святого Иоанна Предтечи (известного также как орден госпитальеров).



Когда турки в 1522 г. изгнали рыцарей крестоносцев ордена св. Иоанна с острова Родос, начались долгие скитания святыни. Семь лет рыцари тайно возили ее по Италии и только в 1530 году высадились на Мальту. Этот остров им подарил император «Священной Римской империи» Карл V и он же король Испании Карл I (1519-1556 гг.). Так

рука Иоанна Предтечи оказалась на Мальте. К 1797 году сложилась благоприятная ситуация для сближения России с Мальтийским Орденом. Под ударом французской революции это рыцарское объединение, возникшее еще в XII веке, потеряло большую часть своих европейских землевладений. За помощью Орден обратился к российскому императору Павлу I (1796-1801 гг.), только что вступившему на престол. Это была удачная возможность для распространения влияния России на Востоке, так как в Средиземном море появлялся выгодный союзник, а сам остров Мальта мог служить военно-морской базой. Орден также мог стать оплотом для борьбы с революционными идеями, распространявшимися в Европе. В январе 1797 года Павел подписал Конвенцию, согласно которой на польских землях, незадолго до этого присоединенных к России,

создавалось католическое Великое Приорство Российское Мальтийского Ордена, то есть землевладение, доход от которого шел в орденскую казну. Для размещения администрации приорства в собственность Ордену передали бывший Воронцовский дворец в Петербурге.

Тогда же было решено построить в Гатчине загородный дворец для мальтийцев — Приорат, который намечалось сделать летней резиденцией Великого приора Мальтийского ордена принца Кондэ, эмигрировавшего сначала с о. Мальта во Францию, а затем сбежавшего из революционной Франции в Россию. Исходя из задания, архитектор Н.А. Львов возвел вблизи Павловского дворца в Гатчине целый архитектурный комплекс, расположенный на берегу небольшого озера на насыпной террасе и напоминающий монастырь, чьи высокие вальмовые (четырехскатные) крыши, башня со шпилем и одноэтажная пристройка с готическими окнами (Капелла) создают впечатление католической старины. После занятия острова Мальты войсками революционной Франции резиденция ордена была перенесена в Петербург.



В 1798 году Павел I принимает титул гроссмейстера, или Великого Магистра Державного ордена Ордена св. Иоанна Иерусалимского, т.е. главы духовного рыцарского ордена Иоанна Иерусалимского. «Движимые чувством благодарности за оказанные Ордену благодеяния и в знак покорности ... новому магистру» рыцари поднесли Павлу I хранящиеся у них величайшие христианские реликвии — десную руку Иоанна Предтечи, чу-

дотворную икону Божией Матери Фи-

лермо и часть Древа Животворящего Креста Господня. По желанию государя торжественная передача бесценных христианских сокровищ состоялась в его любимой гатчинской резиденции.

По высочайшему повелению был учрежден ежегодный праздник Перенесения христианских реликвий из Мальты в Гатчину, а по поручению Святейшего Синода составлена «на перенесение честныя руки Предтечевы» особая служба, в которой и «...сокрушенная теплая молитва к виновнику торжества, Иоанну Крестителю, ...благодарение Богу», и исчисление новых благ промысла Божия, «когда ...рука Предтечи возсияла в концах северных, на благословение Дому Цареву и всем людям державы Его». Праздник был включен в месяцеслов и поныне торжественно отмечается православной церковью 12/25 октября.

Праздник Перенесения священных реликвий из Мальты в Гатчину торжественно отметили еще лишь раз в 1800 г., но после насильственной смерти Павла I этот праздник только значился в месяцеслове. Пятьдесят лет реликвии хранились в Зимнем дворце.



В 1852 г. в Гатчине закончилось шестилетнее строительство великолепного собора во имя святого апостола Павла. Его освящение проходило в присутствии Императора Николая I, тогда-то прихожане и обратились с просьбой к Императору передать мальтийские святыни в храм. Однако Николай I согласился лишь на ежегодное перенесение реликвий.

И с 1852 г. вплоть до 1919 г. все три святыни перевозились из Зимнего дворца в Гатчину в дворцовую церковь накануне праздника. Оттуда 12 (25) октября совершался крестный ход в Павловский собор, где святыни выставлялись на поклонение на десять дней, а 22 октября (4 ноября) октября они вновь возвращались в Петербург.

После Октябрьской революции святыни оказались в гатчинском Павловском соборе, откуда их осенью 1919 года, при отходе армии Юденича из Гатчины, вывезли в Эстонию, а затем в Данию, где передали вдове Александра III Марии Фёдоровне. Её дочери передали реликвию митрополиту Антонию (Храповицкому). Мощи хранились в Берлине, затем в Югославии, но во время Второй мировой войны пропали, и после войны югославские правоохранительные органы на протяжении 6 лет вели поиск реликвии. Обнаружив её в 1951 году в Цетиньском монастыре в Черногории, власти передали десницу в хранилище государственного исторического музея города Цетинье.

С 20 января 1978 года, дня памяти святого Иоанна Предтечи, его честная десница и часть Честного Креста Господня почивает в Богородицком монастыре города Цетинье в Черногории, а Филермская икона Божией Матери хранится в Цетинском музее.

диакон Валерий Соснин

#### Умное чтение

#### Праведность, а не военные победы — из истории прославления праведного Федора Ушакова



Здравствуйте, дорогие читатели! С этого номера мы возобновляем рубрику, посвящённую библиотеке нашего храма. В этой рубрике будут публиковаться обзоры книг о святых, память которых празднуется в ближайшем месяце, или их собственных трудов, а также – книг, касающихся актуальных тем и событий.

«Адмирал Фёдор Ушаков! При этом имени трепетали сердца мечтающих о море мальчишек и почтительно склонялись опалённые сединой головы

многоопытнейших военморов. Отвага, мастерство, слава, благородство – всё безупречно в этом человеке».

Такими словами начинается книга «Святой флотоводец России. Жизнь и деяния святого праведного воина Феодора Ушакова, адмирала непобедимого». Адмирал был прославлен Русской Православной Церковью в 2000 году, и этой весьма, скажем прямо, необычной канонизации посвящено немалое число публикаций. Их авторы старались объяснить смысл церковного решения, то, почему Ушаков теперь — не просто «выдающийся исторический деятель», но святой.

Книга, которую мы держим в руках, содержит в себе и краткое житие праведного Феодора, и подробный обзор его деятельности. Этот последний весьма замечателен с исторической точки зрения —

в нём на основе многочисленных источников освещены все военные кампании, в которых участвовал Ушаков — борьба с турецким флотом на Чёрном море, действия против французов на Средиземноморье — на греческих островах и в Италии. Также в издание вошли исторические свидетельства об Ушакове, материалы о прославлении праведного воина Феодора и церковная служба ему.

Если «Краткое житие» написано с явно церковных позиций, то другая часть — «Деяния непобедимого адмирала» — носит гораздо более светский характер. Бывает, что эти тексты противоречат друг другу. Сравним описание обстоятельств отставки адмирала: «непобедимый адмирал исполнен был смирения и покорности воле Божией... это были чувство истинно христианские» — говорит «Житие». «Деяния» задают совсем другое настроение: «Глубоко обиженный и болезненно затронутый пренебрежением к флоту вообще и явным забвением его заслуг в частности, Ушаков ещё четыре года оставался на службе». Впрочем, «Деяния», как можно понять, собраны из ряда исследований, в том числе — вышедшей в 1948 году книги академика Е.В. Тарле. Так что неудивительно и присутствие в них взглядов, скажем так, не вполне церковных.

Вероятно, составители сборника хотели показать личность адмирала с разных сторон, и с церковной, и с исторической, но результат этого соединения нельзя признать вполне удачным.

Читая книгу «Святой флотоводец России», снова и снова возвращаешься к вопросу о его прославлении. К сожалению, встречается «патриотический» перекос, когда канонизация Ушакова понимается как некая награда за ратные подвиги. Создаётся подчас впечатление, что канонизирован не праведный мирянин, но именно адмирал сам по себе.

Осмысляя святость Феодора Ушакова, стоит помнить, что война – явление падшего мира, одно из трагических следствий человеческой греховности. Церковь благословляла воинов на брань, поскольку это необходимо для защиты ближних и остановки зла, но военное дело от этого не становилось безусловной добродетелью. Свт. Василий Великий даже советовал воинам, вернувшимся с

войны, в качестве епитимии три года не причащаться. И, тем более, никакие грандиозные победы сами по себе не дают святости, ибо «какая польза человеку, если он приобретёт весь мир, а душе своей повредит?» (Мк. 8,36).

Ушаков по-христиански относился к своему служению, стяжал добродетель и очистил себя покаянием; его победы были Божьим благословением, но его жизнь к ним отнюдь не сводилась. Не следует забывать, что после отставки бывший адмирал семь лет жил близ Санаксарского монастыря, благотворил и пребывал на богослужениях. Этот сюжет неизменно упоминается в публикациях об Ушакове, но его значимость не должна ускользать на фоне военной истории.

«Гармоничное сочетание личной праведности и ревностного общественного служения стало главным побуждением к прославлению Феодора Ушакова», — так сказал Святейший Патриарх Алексий II в своём приветствии, которое также приведено в сборнике. За этими словами виден трезвый и мудрый подход к вопросу. Радует и то, что иконы праведного Феодора появляются во многих храмах, в том числе и не связанных непосредственно с военноморской тематикой; значит, его почитание не осталось «узкопрофессиональным» и естественно вошло в жизнь Церкви.

Память святого празднуется в день прославления -5 августа (23 июля ст.ст.), в день кончины -15 октября (2 ст.ст.) и, по месту рождения недалеко от Ярославля, в соборе Ростово-Ярославских святых -5 июня (23 мая ст.ст.)

 $\textit{Игумнов Д.А.} \\ \textit{(историк, аспирант ИФ МГУ, библиотекарь храма)}$ 

#### Записки путешественника

#### Усадьба Авчурино — литературная жемчужина

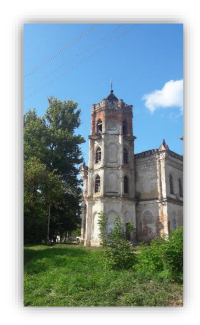


Литературная карта России богата старинными усадьбами — оазисами творчества и культуры. В стенах особняков, в аллеях регулярных парков, под сенью вековых лип и дубов зарождались высокое искусство и наука, философское миросозерцание. Века сменяют друг друга, и неумолимое время, подобно ливневым потокам, смывает с холста истории архитектурные жемчужины прошлого. Но и руины оказываются притягательны. Дух ушедшей в прошлое эпохи витает над полуразрушенными строениями, в шелесте парковой листвы слышатся отдаленные голоса поэтов и художников... Тайнопись истории, запечатленная в камне, рукописях и полотнах предстает перед мысленным взором счастливца, преодолевшего Время и окунувшегося в усадебный мир. У каждого поместья — своя душа, своя особенная мелодия, по которой безошибочно можно узнать его.

Душой усадьбы Авчурино, о которой пойдет речь, была библиотека. Не только богатство и разнообразие книг потрясали современников, но и необыкновенный готический особняк, в котором она располагалась. Н.М. Карамзин считал Авчуринскую библиотеку одной из лучших частных коллекций России.

История усадьбы берет свое начало в XIV веке, когда эти граничащие с Литвой земли принадлежали воеводе Василию Овце. В 1712 году имение перешло к первому в России генерал-прокурору, дипломату и сподвижнику Петра I Павлу Ивановичу Ягужинскому. При нем были построены деревянный усадебный дом и каменная церковь Николая Чудотворца (архитектор Ф.А. Васильев), посажена прекрасная дубовая аллея.

Подлинного расцвета усадьба достигла при Дмитрии Марковиче Полторацком. Он, родившийся в Петербурге, служивший при императорском дворе и в придворном хоре, купил ее в 1792 году. Его жена, Анна Петровна Хлебникова, перевезла в усадьбу великолепную библиотеку своего отца, в коллекции которой хранились редкие издания. А Дмитрий и его сын Сергей приумножили книжные сокровища.



В поместье итальянский архитектор Луиджи Пелли создает новый ансамбль с каменными флигелями, фасад которых украшали колонны, множеством хозяйственных построек, в частности, конным двором, изящной оранжереей и регулярным парком. Живописным центром ансамбля был возведенный на холме дом. Между ним и рекой простирался английский пейзажный парк с прудами и лодочной переправой. Уединенные беседки, ротонда и, наконец, обсерватория создавали неповторимый колорит усадьбы, стоявшей на берегу реки Оки, утопающей в зелени полей и золоте песчаных пляжей. Не только архитектурный облик изменил новый хозяин. Он активно занялся земледелием, выписав из Англии знатоков-агрономов и сельскохозяйственное оборудование, на склоне Оки разбил виноградники, построил манеж и конный завод.



Оригинальность усадьбы и красота окружавшей ее природы привлекла в 1816 году в Калужские земли самого императора Александра I.

После смерти Дмитрия Полторацкого усадьбой занималась его жена, под руководством которой архитектор В.П. Стасов, академик Петербургской Академии художеств, и Луиджи Пелли перестроили церковь в стиле ампир и пристроили к ней предел в честь Сошествия святого Духа, в котором была устроена фамильная усыпальница. Сын Дмитрия, Сергей Полторацкий, продолжал дело своего отца и пополнял коллекцию Авчурин-

ской библиотеки редкими изданиями.

Он, страстный библиофил, вел переписку со знаменитыми литераторами и общественными деятелями той эпохи — Пушкиным, Вяземским, Чаадаевым, Гречем. Занимался составлением «Словаря русских писателей», изучал историю русских периодических изданий и писал статьи, призывающие пробудить интерес иностранной публики к творчеству Пушкина.

Эти плодотворные годы были последними перед закатом усадьбы. Во второй половине XIX века она постепенно начала терять былую красоту и величие.

В 1911 году Авчурино купили Михаил и Ольга Гончаровы. Живописные пруды, старинный парк и необычные постройки оказа-

лись для них необычайно притягательны. Начался новый период в жизни поместья. Усадьбу овеял романтичный колорит.

После 1917 года лишь внешний облик этого места, полного исторической памяти, сохранился. Во время Великой Отечественной войны и он был почти полностью утерян. Знаменитая библиотека, к счастью, была передана еще в 1856 году Румянцевскому музею.



Сейчас на территории Авчурино ведутся восстановительные работы: возрождают храм Святителя Николая Чудотворца. В настоящее время службы проходят в «Готическом доме».

Несмотря на то, что большая часть построек находится в полуразрушенном состоянии, соприкосновение с усадьбой оказывает необыкновенное впечатление. Дух эпохи веет над просторами бывшего дворянского гнезда. Готический особняк, обсерватория и ротонда рождают в воображении закатные вечера, напоенные ароматом лип, музыкой и той гармонией, которая была присуща XIX веку — Золотому веку русской культуры. В этой старинной заброшенной усадьбе приходят на память строки Валерия Брюсова:

Власть, времени сильней, затаена В рядах страниц, на полках библиотек: Пылая факелом во мгле, она - Порой язвит, как ядовитый дротик.

В былых столетьях чей-то ум зажег Сверканье, - и оно доныне светит! Иль жилы тетивы напрячь возмог, - И в ту же цель стрела поныне метит!

Мы дышим светом отжитых веков, Вскрывающих пред нами даль дороги, Повсюду отблеск вдохновенных слов, - То солнце дня, то месяц сребророгий!

Но нам дороже золотой колчан Певучих стрел, завещанный в страницах, Оружие для всех времен и стран, На всех путях, на всех земных границах.

Во мгле, куда суд жизни не достиг, Где тени лжи извилисты и зыбки, -Там дротик мстительный бессмертных книг, Веками изощрен, бьет без ошибки... 1917

Адрес: Калужская обл., с. Авчурино. Координаты GPS: 54.455337, 36.424531.

Апяри М. В. (филолог, выпускница ФФ МГУ) В статье были использованы фотографии Апяри М. В., а также с сайта https://putevodnik.ru/usadba-avchurino

#### Колонка наших прихожан

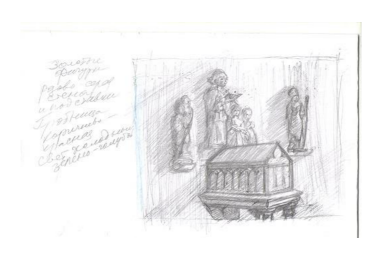
#### Святые Вера, Надежда, Любовь и София

Надежда, Вера и Любовь, Вы же за Христа жизнь отдали, Пролили праведную кровь, Надежду в Бога не теряли.

София мудрая почила На гробе вашем тоже вскорь. О детях маленьких молилась, Являя ко Христу любовь.

И светел образ их невинный, И светла матери любовь, Ничем пред Богом неповинных, Являя веру вновь и вновь.

Русских Ариадна рисунки: Русский Ариадна



## Прошедшие мероприятия на приходе

#### День открытых дверей



2 сентября 2018 года на приходе прошел день открытых дверей наших приходских секций. Гостей ожидала встреча с сектором катехизации, социальной и молодежной службами, детской воскресной школой, донорским движением и библей-

ским кружком. Каждому направлению был посвящен отдельный столик, где желающие могли ознакомиться с деятельностью приходской службы, пообщаться с ее координатором, записаться на кружки и экскурсии, на месте оформить читательский билет нашей библиотеки и взять с собой буклеты.



Маленьких и больших гостей, по традиции, встречали конфетами. Несмотря на то, что это был последний день перед началом учебного года, всё же нашлись смельчаки, оставившие свои дела и заглянувшие к нам. Бы-

ло интересно, по-домашнему и очень весело. Спасибо всем, кто к нам пришел! До новых встреч! С информационными буклетами наших секций можно познакомиться в притворе храме.

# Победа нашей команды на Открытии третьего сезона игр интеллектуального клуба «Что? Где? Когда?» Николо-Угрешской Духовной семинарии



16 сентября 2018 года состоялось открытие нового сезона игр интеллектуального клуба «Что? Где? Когда?» Николо-Угрешской Духовной семинарии. Первая игра прошла в Актовом

зале Колледжа автоматизации и информационных технологий № 20 г. Москвы. Впервые в истории клуба за звание лучшей команды соревновались сразу 15 команд: команда студентов Николо-Угрешской Духовной семинарии, команда молодёжного клуба "Пролог" при Николо-Угрешской духовной семинарии, команда интеллектуального клуба Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, команда молодёжного объединения «Влахерны» при храме Влахернской иконы Божией Матери в «AXIOS» молодёжного Кузьминках, команда объелинения «Orthodox Activity», команда молодёжного актива храма святой мученицы Татианы при Московском государственном университете, команда студентов Свято-Димитриевского училища сестёр милосердия, команда молодёжного объединения при храме святого праведного Алексия Мечёва в Вешняках, команда молодёжного клуба «Бронная» храма святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова на Бронной, команды «Песчанка-1» и «Песчанка-2» молоклуба «Восток», команда добровольцев лёжного Мариинской обители милосердия, команда добровольцев МарфоМариинской обители милосердия, команда «БМТ» частного музыкального проекта «Боевая Машина Творчества», команда Студенческого совета Колледжа автоматизации и информационных технологий № 20 г. Москвы и команда «Александровцы» молодёжи храма святого благоверного князя Александра Невского при МГИМО.

Наш приход представляла молодежная команда "Бронная" в составе: капитан команды Шилова Мария Анатольевна, Сергей Овчинников, Василий Болтрукевич, Дмитрий Игумнов, Антон Кизим и Сергей Карпов.

В состав жюри вошла руководитель молодежного клуба «Бронная» при храме святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова Бронной Анастасия Валерьевна Пискунова. на Перед началом игры ведущий кратко напомнил собравшимся её правила и регламент. Игра состояла из двух отборочных туров по семь вопросных раундов, в которых принимали участие все команды одновременно, и финального тура, проходившего по правилам легендарной телеигры «Что? Где? Когда?» 1980-х – 1990-х гг., в котором приняла участие команда-лидер, окончившая отборочные счётом. туры c максимальным

В ходе отборочных туров определилась команда-лидер – команда молодёжного клуба «Бронная» храма святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова на Бронной, ответившая правильно на 12 вопросов из 18, заданных господином ведущим, тем самым получив право сразиться в третьем туре с авторами вопросом по правилам легендарной телеигры «Что? Где? Когда?» 1980-х — 1990-х гг. Второе и третье места заняли команда ПСТГУ и команда БМТ, ответив на 10 из 18 вопросов.

По мнению многих зрителей и участников других команд, финальный тур получился одним из самых волнительных и живых за

всю историю существования клуба. Замечательная командная игра, веселые шутки, интересные и трудные вопросы, нестандартные версии, своеобразные вещи в качестве реквизита, активное обсуждение и многое другое — все это заставило от души посмеяться, отдохнуть от напряженной игры и закончить на веселой ноте многочасовую игру.



В ходе поединка с авторами вопросов, в числе которых были и участники других команд, команда «Бронная» одержала решительную победу со счётом 3:6 в пользу знатоков.

В завершение игры путём тайного голосования был определен лучший знаток игры — Дмитрий Игумнов, которому был вручён главный приз игры — Сова - и подарочный сертификат магазина "Читай-город" на сумму 1000 рублей.

Мы благодарим организаторов игры, участников других команд за хорошую и достойную игру, наших фотографа Кобелева Сергея и видеооператора. Наконец, мы сердечно поздравляем нашу команду с прекрасной игрой и долгожданной победой!

#### Беседа в ЦСО «Пресненский»



29 сентября, в субботу, в ГБУ ЦСО «Пресненский» состоялись праздничные мероприятия, посвященные Дню открытых дверей. В этот день Центр посетил настоятель храма апостола и евангелиста Иоанна Богослова на Брон-

ной, протоиерей Андрей

Хохлов. Перед началом праздничного концерта отец Андрей выступил с приветственным словом и поздравил всех присутствующих с Днем пожилого человека.

Батюшка сказал, что ему очень приятно видеть представителей старшего поколения, поскольку их мудрость и жизненный опыт очень важны для более молодых людей, а время старости очень ценно для жизни человека, поскольку каждому предстоит встреча с Богом и надо успеть к ней подготовиться. В заключение батюшка пожелал всем мудрой, бодрой и радостной старости, здоровья, благополучия семьям и душевного мира, а также поздравил женщин с предстоящими именинами в день памяти мучениц Веры, Надежды, Любови и матери их Софии.

После концерта в ЦСО состоялось праздничное чаепитие, для которого социальная служба храма закупила сладкие пирожки.

#### Донорская акция



6 октября «донорский автобус» Научного центра сердечнососудистой хирургии им. А. Н. Бакулева РАМН вновь приехал к храму Вознесения Господня у Никитских ворот. Это была уже 9 донорская суббота на Большой Никитской, организованная храмами Иоанна Богослова на Бронной и Большое Вознесение.

В осенней акции у храма приняли участие 39 человек, 31 из них стали в этот день донорами. А это почти 14 литров крови для нуждающихся в переливаниях пациентов Бакулевского центра.



Большое спасибо всемвсем донорам, которые в субботний день пришли и сдали кровь! Нам с вами повезло с этот раз погодой, но мы знаем, что вы приходите сдавать кровь и в дождь, и в снег.



Организаторы благодарят выездную бригаду Службы крови Научного центра сердечнососудистой хирургии им. А. Н. Бакулева РАМН, сотрудников и волонтеров храмов Иоанна Богослова на Бронной и Вознесения Господня у Никитских ворот, которые помога-

ли в проведении акции, особенно Татьяну Борисовну и Елену Игоревну Аветисян, социального работника храма Большое Вознесение, которые поили чаем и кормили доноров до и после кроводачи, и Наталью Замаеву, координатора выездных акций фонда «Подари жизнь» за информационную поддержку и сувениры для доноров!

До новых встреч на выездных донорских акциях, на станциях и в отделениях переливания крови!

## Анонс мероприятий на октябрь

#### Начало занятий Библейского кружка

Исследуйте Писания... (Ин. 5, 39)

«Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности» (2 Тим. 3, 16).

## Дорогие братья и сестры!



При нашем храме продолжаются занятия

### Библейского кружка

Занятия будут проходить по воскресным дням **В 12.30** 

в Никольском приделе

#### Ближайшее занятие состоится 14 октября

К участию в занятиях приглашаются все желающие!!!

Контактный телефон: +7 (999) 667 95 78 E-mail: <u>ugresha.smp@gmail.com</u>

### Акция «Сдай батарейку — сохрани нашу планету»



С сентября по ноябрь 2018 года на нашем приходе пройдет акция «Сдай батарейку — сохрани нашу планету». Контейнер для сбора батареек будет находиться в притворе храма.

Слово Божие учит, что окружающий мир является домом, который создал Господь для человека (Быт. 1:28), поэтому мы должны заботиться о его сохранении

(Быт. 2, 15). Жизнь всех живых организмов, в том числе и наша, во многом зависит от состояния окружающей среды. Выброшенные в мусорку отработанные батарейки таят в себе большую угрозу для нашей «голубой планеты». Так, содержащиеся в батарейках щелочи, свинец, кадмий, цинк и другие опасные для здоровья вещества попадают в почву, грунтовые воды и реки, что влечет за собой отравление растительного и животного миров и, в конце концов, самого человека. По оценке ученых, одна батарейка загрязняет 400 литров воды или 20 квадратных метров почвы! Лишь правильная утилизация на специализированных заводах позволит избежать экологической катастрофы! Не выбрасывайте отработанные батарейки в мусорное ведро! Сохраним нашу планету чистой!

Кроме того, собранные отработанные батарейки типа АА (пальчиковые) и ААА (мизинчиковые), дадут возможность спасти чьюто жизнь! Акция проводится совместно с добровольческим поисково-спасательным отрядом «Лиза Алерт». За каждые 10 сданных использованных батареек волонтеры получают новую. Батарейки жизненно необходимы отряду, т.к. на них работает всё оборудование. Одна сданная вами использованная батарейка может помочь спасти человека!

По всем вопросам, связанным с акцией, просьба обращаться к координатору мероприятия Анастасии Валерьевне Пискуновой по тел.: 8 (906) 083-76-36 или по электронной почте priere@yandex.ru.

## Расписание занятий Воскресной группы на октябрь

| Дата                      | Время | Темы занятий                                                                                                                              |  |
|---------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 14 октября<br>Воскресенье | 16.00 | Закон Божий Тема занятия: Покров Пресвятой Богородицы. Рисование Тема занятия: Аппликация «Покров» (Бумага, цветная бумага, ткань, клей). |  |
|                           | 16.00 | Закон Божий                                                                                                                               |  |
| 21 октября<br>Воскресенье |       | Тема занятия: Десять Заповедей Рисование                                                                                                  |  |
| 1                         |       | Тема занятия: Рисунок «Гжель» (Бумага, гуашь, карандаш, кисти).                                                                           |  |
|                           |       | Закон Божий                                                                                                                               |  |
| 28 октября                | 16.00 | Тема занятия: Десять Заповедей                                                                                                            |  |
| Воскресеньн               |       | Рисование                                                                                                                                 |  |
|                           |       | Тема занятия: Рисунок «Жостовская роспись». (Бумага, гуашь, карандаш, кисти).                                                             |  |

## Расписание занятий Библейского кружка на октябрь

| Дата                      | Время | Темы занятий                                                                                                                                                                     |  |
|---------------------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 14 октября<br>Воскресенье | 12.30 | <b>Цикл «Священное Писание Ветхого Завета».</b> Тема лекции: Первая книга Ездры: Восстановление стен Иерусалима.                                                                 |  |
|                           | 13.15 | Цикл «Священное Писание Нового Завета». Тема лекции: Первое соборное послание святого апостола Петра: Приветствие. О воскресшем Христе. Свидетельство пророков.                  |  |
|                           |       | Призыв к святой жизни. Христос – краеугольный ка-<br>мень. Новозаветный народ Божий.                                                                                             |  |
| 21                        | 12.30 | <b>Цикл «Священное Писание Ветхого Завета».</b> Тема лекции: Первая книга Ездры: Чтение и истолкование Закона. Возобновление Завета с Богом. Восстановле-                        |  |
| 21 октября<br>Воскресенье | 13.15 | ние Иерусалима. Преобразования Неемии.                                                                                                                                           |  |
|                           | 13.13 | Цикл «Священное Писание Нового Завета».  Тема лекции: Первое соборное послание святого апостола Петра: Обязанности верующих по отношению к неверующим, к государству, к слугам и |  |
|                           |       | господам. Христос – наш великий пример. Отношения супругов. Христианское поведение: миролюбие и братолюбие.                                                                      |  |
| 28 октября<br>Воскресенье | 12.30 | <b>Цикл «Священное Писание Ветхого Завета».</b> Тема лекции: Вторая книга Ездры: История богослужения от царя Иосии до восстановления Храма.                                     |  |
|                           | 13.15 | Цикл «Священное Писание Нового Завета».  Тема лекции: Первое соборное послание святого апостола Петра: Христианин и гонение. Бла-                                                |  |
|                           |       | готворное влияние страданий. Увещание к твёрдости. Увещание к верности. Заключение.                                                                                              |  |

## Расписание богослужений на октябрь

| Дата                     | Время         | Богослужение                                                          | Праздник                                                                       |
|--------------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 3 октября<br>Среда       | 18.00         | Вечерня.<br>Утреня с вели-<br>ким славослови-<br>ем                   | Отдание праздника Воздвижения Животворящего Креста Господня. Обреста Господня. |
| 4 октября<br>Четверг     | 8.15          | Часы. Боже-<br>ственная Литур-<br>гия.                                | тение мощей свт.<br>Димитрия, митро-<br>полита Ростовского.                    |
| 5 октября<br>Пятница     | 18.00         | Вечерня.<br>Утреня с вели-<br>ким славослови-<br>ем                   | Зачатие честного,<br>славного Пророка,<br>Предтечи и Крести-                   |
| 6 октября<br>Суббота     | 8.15          | Часы. Боже-<br>ственная Литур-<br>гия.                                | теля Господня Иоан-<br>на                                                      |
| Cyooora                  | 18.00         | Всенощное бде-<br>ние                                                 | Неделя 19- я по Пя-<br>тидесятнице. Перво-                                     |
| 7 октября<br>Воскресенье | 8.40<br>9.00  | Часы<br>Божественная<br>Литургия.                                     | тидесятнице. Перво-<br>мученицы равноап.<br>Феклы                              |
| 8 октября<br>Понедельник | 17.00         | Всенощное бдение с чтением акафиста св. апостолу Иоанну Богослову.    | Преставление апо-<br>стола и евангелиста                                       |
| 9 октября<br>Вторник     | 8.30<br>9.30  | Водосвятный молебен. Часы. Божественная Литургия. Праздничный молебен | Иоанна Богослова.<br>Престольный<br>праздник.                                  |
| 12 октября<br>Пятница    | 18.00<br>8.15 | Великая вечерня. Утреня с полиелеем.  Часы. Боже-                     | Свт. Михаила, первого митрополита Киевского                                    |
| 13 октября               | 8.15          | часы. ьоже-                                                           |                                                                                |

| Суббота                   |              | ственная Литур-<br>гия.                                      |                                                                                                                              |
|---------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | 18.00        | Всенощное бде-<br>ние                                        | Неделя 20-я по Пя-<br>тидесятнице.                                                                                           |
| 14 октября<br>Воскресенье | 8.40<br>9.00 | Часы<br>Божественная<br>Литургия.<br>Праздничный<br>молебен. | Покров Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии.                                                              |
| 17 октября<br>Среда       | 18.00        | Великая вечерня. Утреня с полиелеем                          | Свтт. Петра, Алек-<br>сия, Ионы, Мака-<br>рия, Филиппа,                                                                      |
| 18 октября<br>Четверг     | 8.15         | Часы. Боже-<br>ственная Литур-<br>гия.                       | Иова, Ермогена,<br>Тихона, Петра, Фи-<br>ларета, Иннокентия<br>и Макария, Мос-<br>ковских и всея Рос-<br>сии<br>чудотворцев. |
| 19 октября<br>Пятница     | 18.00        | Вечерня. Утре-<br>ня.                                        | Mary Courses y Doy                                                                                                           |
| 20 октября<br>Суббота     | 8.15         | Часы. Боже-<br>ственная Литур-<br>гия.                       | Мчч. Сергия и Вак-<br>ха                                                                                                     |
| Суббота                   | 18.00        | Всенощное бде-<br>ние                                        | Неделя 21 - я по Пя-                                                                                                         |
| 21 октября<br>Воскресенье | 8.40<br>9.00 | Часы<br>Божественная<br>Литургия                             | тидесятнице. Память святых от-<br>цов VII Вселенского<br>собора.                                                             |
| 24 октября<br>Среда       | 18.00        | Вечерня. Утре-<br>ня.                                        | Мчч. Прова, Тараха и                                                                                                         |
| 25 октября<br>Четверг     | 8.15         | Часы. Боже-<br>ственная Литур-<br>гия.                       | Андроника.                                                                                                                   |
| 26 октября<br>Пятница     | 18.00        | Вечерня. Утре-<br>ня.                                        | Мчч. Назария,<br>Гервасия, Протасия,                                                                                         |

|                       |       | Часы. Боже-     | Келсия.                    |
|-----------------------|-------|-----------------|----------------------------|
| 27 октября<br>Суббота | 8.15  | ственная Литур- |                            |
|                       |       | гия.            |                            |
|                       | 18.00 | Всенощное бде-  | Неделя 22-я по Пя-         |
|                       |       | ние             | тидесятнице.               |
| 28 октября            | 8.40  | Часы            | Свт. Афанасия ис-          |
| _                     | 9.00  | Божественная    | поведника, еписко-         |
| Воскресенье           |       | Литургия        | па Ковровского.            |
| 31 октября            | 18.00 | Вечерня. Утре-  |                            |
| Среда                 |       | ня              | Проромо Иохид Му           |
| 1 110 g 5 n g         |       | Часы. Боже-     | Пророка Иоиля. Мч.<br>Уара |
| 1 ноября              | 8.15  | ственная Литур- | уара                       |
| Четверг               |       | гия.            |                            |

Над выпуском № 44 (октябрь 2018 года) работали:

Автор идеи и редактор Вестника — ответственный за работу с молодежью Пискунова А. В.

Авторы статей/рубрик — Апяри М. В., диакон Валерий Соснин, Игумнов Д. А., Кизим А. В., Пискунов И. В., Пискунова А. В., Русский А.

Автор, подбор иллюстраций — Пискунова А. В., авторы статей.

Корректор — Пискунов И. В.

В ряде статей сохранена авторская редакция.

© Copyright. Копирование, полная и/или частичная перепечатка материалов допускается без уведомления, но со ссылкой на Вестник храма ап. и ев. Иоанна Богослова на Бронной и/или автора конкретной статьи.

Желающих сделать пожертвования на уставную деятельность просим перечислять средства на расчетный счет 40703810038170100426 в ПАО Сбербанк г. Москва БИК 044525225 кор. счет 3010181040000000225 ИНН 7710068768 КПП 770301001 ОКВЭД 94.91. Назначение платежа: на уставную деятельность.